2023« Marie, elle vient de la terre, elle donne son fruit :
le prince de la paix » (saint Jérome)
Eucharistie, 1 janvier 2026

Premiére lecture

La premiere lecture est une page du livre des Nombres, un livre qu’on lit rarement dans la liturgie.
En hébreu, ce livre porte le titre “Bemidbar”, c’est-a-dire “Au désert”. En effet, il raconte I’histoire
d’Israél depuis la sortie de I’Egypte et pendant la traversée du désert, sous la conduite de Moise.

Le désert est une situation dans laquelle une personne est faible et sans protection, impuissante,
confrontée aux épreuves les plus dures, une situation dans laquelle elle risque continuellement sa
vie. Et pourtant... ce livre situe au désert la bénédiction de Dieu pour son peuple.

Dans cette bénédiction (vv. 24-26), nous avons trois phrases, de plus en plus longues : en hébreu 3
mots, puis 5, puis 7. Et le dernier mot, « paix » - en hébreu « shalom » - résume tout le contenu de
la bénédiction parce qu’il implique paix, joie, bien-étre’. Quant au peuple, il est interpellé & la
deuxiéme personne du singulier, comme un “tu”, comme une seule personne. Derriére ce détail,
'idée est évidente : pour s’ouvrir a la bénédiction de Dieu, on ne peut pas s’isoler, on doit travailler
ensemble, rechercher - a travers nos diversités - ['unité, une communauté unie et solidaire.

Encore une derniére remarque. Apres les mots de la bénédiction, le verset 27 dit que les fils d’Aaron
placeront le nom de Dieu sur les fils d’Israél. Ils apposent le nom de Dieu comme une signature,
comme un cachet qui marque I'appartenance de chaque personne a Dieu et a son peuple. Cette
appartenance, ce “oui” dit a Dieu est la condition, pour chacun et chacune de nous, pour accueillir
la bénédiction divine. S’il y a ce “oui” de la part des croyant(e)s, « moi, je les bénirai » (v. 27).

Lecture du livre des Nombres (6,22-27)

22 Ft parla, Yahvéh, a Moise en disant :

23 « Parle a Aaron et a ses fils et dis-leur :

Ainsi vous bénirez les fils d’Israél, vous leur direz :

24 “Que Yahvéh te bénisse et qu’il prenne soin de toi !

2> Que Yahvéh fasse briller sur toi son visage et qu’il t'accorde sa grace !
?® Que Yahvéh tourne vers toi son visage et place en toi la paix !”.

%7 Ainsi ils placeront mon nom sur les fils d’Israél, et moi, je les bénirai ».

Parole du Seigneur.

permettait, dans tout I'Orient, de vivre une période de paix’. C’est dans ce climat de paix qu’un
poéte compose le psaume 67, un petit bijou - 53 mots en hébreu - pour chanter Dieu qui intervient,
comme lumiére, pour la terre entiere et pour tous les peuples.

De ce psaume, nous allons lire trois strophes. Dans la premiére (vv. 2-3) et dans la derniére
strophe (vv. 6.8), le poeéte invoque la bénédiction de Dieu (vv. 2.8). Dans sa requéte, le poéte
revient sur le livre des Nombres, en particuliers sur trois invocations que nous avons écoutées dans
la premiére lecture : « Que Dieu nous accorde sa grdce et nous bénisse, qu’il fasse briller son
visage auprés de nous » (v. 2. cf. No 6,25b. 24a.25a). En effet, un visage lumineux, un visage

Lt Buis, Le livre des Nombres, dans Cahiers Evangile 78, Paris, 1981, p. 32.
2 Cf. E. Zenger, Psalm 67, dans F.-L. Hossfeld — E. Zenger, Psalmen 51-100, Herder, Freiburg - Basel
- Wien, 2007, p. 240.



souriant, c’est le visage d’une personne heureuse de te voir, de t’accueillir, de t’aider?. Voila Dieu,
le Dieu que le poéte nous invite a chanter.
Toujours dans la premiére et dans la derniere strophe, il faut remarquer une perspective
universelle : que Dieu soit « connu » (v. 3) aussi par toutes les nations, que tous les peuples
rendent grdce a Dieu (v. 6) et que toutes les nations puissent mettre leur « confiance » (v. 8) en lui.
Quant a la strophe centrale (v. 5), elle donne aux peuples une motivation pour louer Dieu : « tu
juges les peuples avec droiture, et les peuplades sur la terre, tu les conduis ». Le verbe ‘conduire’
suggere fréequemment I'idée de Dieu comme le berger qui prend soin de ses brebis. Quant au verbe
‘juger’, il n’évoque pas la crainte. Au contraire I'action de Dieu qui juge avec droiture pousse les
peuples a se réjouir et a crier de joie. Et le pluriel « les peuples », « les peuplades » fait tomber
toutes les barriéres et souligne que I’action de Dieu n’a pas de limites ethniques et religieuses.
Bref. Le psaume est une invitation a nous ouvrir, a devenir une communauté toujours plus ouverte.
Dieu n’est pas seulement notre Dieu. Nous pouvons I'appeler « notre Dieu » (v. 7) seulement si
nous sommes capables de reconnaitre que Dieu aime aussi les autres, tous et toutes, tout pres de
nous et jusqu’a « toutes les extrémités de la terre » (v. 8).
En nous laissant conduire par la bénédiction de Dieu qui nous ouvre envers les autres, nous
pouvons faire du début du psaume notre refrain :

Que Dieu nous accorde sa grace

et qu’il nous bénisse.

Psaume 67 (versets 2-3, 5, 6.8)

2 Que Dieu nous accorde sa grace et nous bénisse,
qu’il fasse briller son visage aupres de nous.
* Que soit connu sur la terre ton chemin,
dans toutes les nations ton salut.
Refr. : Que Dieu nous accorde sa grace
et qu’il nous bénisse.

> Qu’elles se réjouissent
et qu’elles crient de joie les peuplades,
car tu juges les peuples avec droiture,
et les peuplades sur la terre, tu les conduis.
Refr. : Que Dieu nous accorde sa grace
et qu’il nous bénisse.

®Que les peuples te rendent grace, Dieu,
gue les peuples te rendent grace, eux tous !
& Qu’il nous bénisse, Dieu,
et qu’elles aient confiance en lui,
toutes les extrémités de la terre.
Refr. : Que Dieu nous accorde sa grace

et qu’il nous bénisse.

Deuxiéme lecture]

La Galatie était une province romaine située sur le haut plateau de I’Anatolie, I'actuelle Turquie.
Aux paiens de cette région, Paul a annoncé I’évangile. La réaction a été intense : la vie des Galates
a changé radicalement? : ils ont accueilli Paul et le message qu’il leur apportait. Mais plus tard, les

*B. Maggioni, Davanti a Dio. | salmi 1-75, Vita e pensiero, Milano, 2001, p. 204.
4 Cf. G. Barbaglio, Le lettere di Paolo. Traduzione e commento, vol. 2, Borla, Roma, 1980, p. 13.



Galates se sont laissés secouer par « certaines personnes » (1,7) trés liées & la tradition juive. C’est
ainsi que les Galates risquent de tourner les épaules au Christ en pensant que le salut n’est pas un
don du Christ mais le résultat d’une obéissance méticuleuse a la loi juive.

Devant cette situation - nous sommes vers I'année 57° - Paul dicte sa lettre aux communautés de la
Galatie et, ensuite, il la signe personnellement. A ces chrétiens qui veulent abandonner Jésus pour
suivre la tradition juive, Paul rappelle d’abord I'événement fondamental de I’histoire humaine :
« Lorsque le temps décidé par Dieu fut accompli, Dieu a envoyé son Fils » (v. 4). Et Paul souligne
I’humanité de Jésus : « Il est né d’une femme » (v. 4). Et ici c’est le seul point, dans toutes ses
lettres que Paul évoque, sans la nommer, Marie, la maman de Jésus. Et, aprés avoir mentionné la
naissance humaine de Jésus, I'apétre insiste : Jésus « a vécu soumis a la loi juive » (v. 4).

Mais cette insistance sur ’lhumanité de Jésus et sa soumission a la loi permet a Paul de souligner le
but : Jésus, soumis a la loi, « est venu pour rendre la liberté a ceux qui vivent sous la loi » (v. 5). Et
cette liberté rend les humains, qui étaient esclaves, enfants, fils et filles comme le « Fils ». La
conséquence est la : au lieu de s’engager pour vivre comme esclaves de la loi, I'Esprit, qui a animé
Jésus, nous permet de vivre notre relation a Dieu un peu comme Jésus : Jésus qui s’adressait au
Pére en lui disant « Abba », littéralement « papa »’.

De la lettre de saint Paul aux Galates (4,4-7)

4 Lorsque le temps décidé par Dieu fut accompli, Dieu a envoyé son Fils. Il est né d’une femme et il
a vécu soumis a la loi juive. > Il est venu pour rendre la liberté a ceux qui vivent sous la loi, et pour
faire de nous des fils de Dieu. ® Oui, vous étes vraiment ses fils. La preuve, c’est que Dieu a envoyé
dans nos coeurs I’Esprit de son Fils, I'Esprit qui nous fait dire : « Abba ! Papa ! » ’ Donc, tu n’es plus
un esclave, mais un fils de Dieu. Et comme tu es son fils, Dieu te donnera I’héritage qu’il réserve
pour ses fils. Voila I'ceuvre de Dieu.

Parole du Seigneur.

Alléluia. Alléluia.

A bien des reprises, Dieu, dans le passé, a parlé & nos péres par les prophétes ;
a la fin, en ces jours ol nous sommes, il nous a parlé par son Fils. (cf. He 1,1-2)
Alléluia.

Evangile

Au temps de Jésus et encore plus tard, le monde juif n‘apprécie pas les bergers. Il y avait des
métiers qu’un papa ne voulait absolument pas pour ses enfants : parmi ces professions, il y avait le
matelot, le berger, le boucher, le barbier, le tisserand, le collecteur d’impéts et l'usurier. Et un
théologien du premier siécle met - parmi les bons bergers - seulement Jacob, Moise... et Dieu. Les
autres bergers sont tous méchants : ils sont des hommes déréglés, livrés a leurs passions. lls sont
des ennemis publics, qui font paitre leurs troupeaux dans le champ d’autrui.

Et pourtant... I'Evangile de ce matin nous présente la naissance de Jésus précisément pour les
bergers. Luc nous raconte que ces personnes passaient la nuit en s’occupant de leurs troupeaux.
Mais cette nuit est lacérée par la lumiére. C’est la « gloire » méme du Seigneur qui les enveloppe de
lumiere (v. 9), lorsque I'ange leur annonce la bonne nouvelle. Le message est trés précis: un
Sauveur « a été engendré pour vous » (v. 11).

> Sur ces « certaines personnes », on peut lire F. Mussner, Der Galaterbrief, Herder, Freiburg.
Basel. Wien, 1981, pp. 11-13.

®Cf. G. Barbaglio, Le lettere di Paolo. Traduzione e commento, vol. 2, Borla, Roma, 1980, p. 28.

" Cf. G. Barbaglio, Le lettere di Paolo. Traduzione e commento, vol. 2, Borla, Roma, 1980, p. 123.



Dans la méme annonce, il y a aussi un autre détail : « Et voici le signe pour vous : vous trouverez un
nouveau-né couché dans une mangeoire » (v. 12). Au fond : le signe, pour les bergers, est un
homme qui partage avec eux la méme condition : I’étable, la mangeoire.

Et, dans la narration de Luc, les bergers, les marginalisés, deviennent - a leur tour - porteurs de
I’évangile. Ce sont eux qui font connaitre - a Marie, a Joseph et aux autres - « la nouvelle qui leur
avait été dite a propos de cet enfant » (v. 17).

Et, a la fin du récit, les bergers « repartirent, chantant la gloire et les louanges de Dieu » (v. 20).
Bref : I'’Evangile de ce matin nous présente Jésus comme celui qui est solidaire des bergers et des
marginalisé(e)s, des personnes écrasées, des pauvres.

Enfin, la derniere phrase du récit mentionne la circoncision de Jésus. C’est un peu comme Paul
I'avait souligné dans sa lettre : Jésus né sous la loi. Et Luc, dans la suite de I’Evangile, nous
montrera comment Jésus va dépasser la loi pour nous apprendre que Dieu est Pere.

C’est ainsi que Jésus, solidaire avec nous dans nos faiblesses et nos expériences de marginalisation,
ne peut que nous encourager® et nous aider & vivre une relation différente par rapport a Dieu et &
devenir des hommes et des femmes de paix.

De I’Evangile de Luc (2,16-21)

'® Les bergers allerent en hate et trouvérent Marie, Joseph et le nouveau-né couché dans la
mangeoire. ” Aprés avoir vu, ils firent connaitre la nouvelle qui leur avait été dite & propos de cet
enfant. '® Et tous ceux qui les entendirent furent étonnés de ce que leur disaient les bergers. 19
Quant a Marie, elle retenait tous ces événements et les méditait dans son coeur. % Et les bergers
repartirent, chantant la gloire et les louanges de Dieu pour tout ce qu’ils avaient entendu et vu, en
accord avec ce qui leur avait été annoncé.

*L Et quand huit jours furent accomplis, vint le moment de circoncire I’enfant ; et on lui donna le
nom de Jésus, comme I'ange I'avait indiqué a Marie avant qu’elle soit enceinte.

Acclamons la Parole de Dieu.

8 Cf. B. Trémel, Le signe du nouveau-né dans la mangeoire. A propos de Lc 2,1-20, dans Mélanges
Dominique Barthélemy : études bibliques offertes a I'occasion de son 60°™ anniversaire, édités par
P. Casetti, O. Keel et A. Schenker, Editions Universitaires - Vandenhoeck & Ruprecht, Fribourg -
Gottingen, 1981, pp. 593-612.



