
A	la	découverte	d’un	roi	surprenant	
Eucharistie,	4	janvier	2026	

		
		
Première	lecture	

		

Avec	la	première	lecture,	nous	sommes	à	Jérusalem	vers	les	années	537-520[1].	La	ville	sort	à	peine	
de	 son	 humiliation.	 Elle	 avait	 été	 abandonnée	 par	 les	 exilés	 conduits	 à	 Babylone	:	 exploitée,	
appauvrie,	défigurée	par	ses	murailles	en	ruine	et	son	temple	détruit.	Maintenant	 l’exil	vient	de	
terminer	 et	 certains	 de	 ses	 habitants	 osent	 revenir.	 C’est	 comme	 au	 Burundi	 :	 lorsque	 les	
déplacé(e)s	rentrent,	l’espoir	semble	renaître.	
Dans	ces	conditions,	un	poète	sans	nom	ose	prendre	la	parole	et	compose	un	texte	qu’on	a	ensuite	
accueilli	dans	le	livre	du	prophète	Isaïe.	
Le	poète	interpelle	une	femme.	Il	l’interpelle	avec	deux	impératifs	:	«	Mets-toi	debout	et	brille	avec	
éclat	»	(v.	1).	Et	la	suite	du	texte	nous	permet	de	comprendre	que	cette	femme	est	Jérusalem,	une	
femme	en	deuil,	une	femme	qui	a	vu	ses	enfants	partir	en	exil.	Mais	maintenant,	cette	femme,	au	
lieu	de	s’enfermer	et	de	se	replier	dans	la	résignation,	doit	se	mettre	debout	et	briller	avec	éclat.			
Les	 deux	 impératifs	 «	Mets-toi	 debout	 et	 brille	 avec	 éclat	»	 (v.	 1)	 font	 référence	 à	 la	
‘résurrection’[2]	de	Jérusalem	après	le	sommeil	et	l’abandon	de	l’exil.	A	travers	ces	mots,	le	poète	
suggère	 l’idée	d’un	nouveau	 jour	:	 en	 effet,	 la	 ville	 s’habille	 de	 lumière	 lorsque	 le	 soleil	 se	 lève.	
Mais	 le	 poète,	 au	 lieu	 de	 mentionner	 le	 soleil,	 mentionne	 -	 très	 directement	 -	 «	la	 glorieuse	
présence	de	Yahvéh	»	qui	«	se	lève	sur	toi	»,	Jérusalem[3]	!	
C’est	ainsi	que	cette	femme	peut,	à	son	tour,	être	lumière	pour	ceux	et	celles	qui	rentrent.	Il	s’agit	
de	ses	enfants	qui	rentrent	de	l’exil.	Mais	la	ville	voit	venir,	avec	ses	enfants,	aussi	des	étrangers.	
Des	personnes	venant	de	loin	-	des	terres	qu’on	ne	connaît	pas	-	apportent	aussi	des	dons,	«	de	l’or	
et	de	 l’encens	»	(v.	6)	pour	 le	temple	qu’on	projette	de	reconstruire.	Ensuite	ces	étrangers,	après	
avoir	 constaté	 la	 présence	 de	 Dieu	 à	 Jérusalem,	 pourront	 rentrer	 chez	 eux	 en	 chantant	 «	les	
louanges	de	Yahvéh	»	(v.	6).	Et	ces	louanges,	«	ils	les	porteront	au	monde	comme	évangile[4]	»	(v.	
6).		
		
Lecture	du	livre	d’Isaïe	(60,1-6)	
		
1	Mets-toi	debout	et	brille	avec	éclat,		
car	elle	vient,	ta	Lumière	:		
la	glorieuse	présence	de	Yahvéh	se	lève	sur	toi	!	
2	Voici	qu’en	effet	les	ténèbres	couvrent	la	terre,	
et	l’obscurité	les	peuples.	
Mais	sur	toi,	Yahvéh	se	lève	
et	sa	glorieuse	présence	apparaît	sur	toi.	
3	Et	les	nations	viendront	vers	ta	lumière,	
et	les	rois	vers	la	clarté	qui	s’est	levée	sur	toi.	
4	Soulève	les	yeux	et	regarde	autour	de	toi	!	
Tous	se	rassemblent	et	viennent	vers	toi	:	
tes	fils	viennent	de	loin,		
et	tes	filles	sont	portées,	avec	délicatesse,	dans	les	bras.	
5	Alors	tu	verras	et	tu	seras	radieuse,	
tu	en	seras	tout	émue	et	ton	cœur	éclatera	de	joie.	
En	effet,	les	richesses	de	la	mer	arriveront	chez	toi,	



les	trésors	des	nations	viendront	jusqu’à	toi.	
6	Des	troupeaux	de	chameaux	couvriront	ton	pays,	
de	jeunes	chameaux	de	Madian	et	d’Éfa.	
Tous	les	gens	de	Saba	viendront,	
ils	apporteront	de	l’or	et	de	l’encens,	
et	les	louanges	de	Yahvéh	ils	les	porteront	au	monde	comme	évangile.	
		
Parole	du	Seigneur.	
		
Psaume	
		
Une	première	rédaction	du	psaume	72	remonte	au	septième	siècle,	une	époque	où,	à	Jérusalem,	il	
y	 avait	 des	 rois	 que	 les	 prophètes	 critiquaient	 pour	 leur	 mauvais	 comportement.	 Mais,	 une	
nouvelle	rédaction	de	ce	même	psaume	a	eu	lieu	après	l’exil	à	Babylone	et,	plus	précisément,	vers	
le	quatrième	siècle[5].	A	ce	moment,	Jérusalem	n’a	plus	de	roi	et	le	peuple	n’a	plus	d’indépendance.	
On	se	souvient	de	Natan,	le	prophète	qui	avait	annoncé	à	David	un	successeur	(2	Sam	7,12),	son	
fils	“Salomon”,	c’est-à-dire	“Homme	de	paix”.	Mais	 la	paix	réalisée	par	Salomon	et	aussi	par	ses	
successeurs	avait	ses	limites	:	l’exploitation	des	pauvres	et	les	privilèges	des	personnes	à	la	cour.	
Et	les	conséquences	de	cette	politique	malheureuse	pèsent	lourdement	sur	le	peuple.	
Voilà	pourquoi	le	psaume	72	demande	à	Dieu	un	souverain	bien	différent	de	Salomon	et	de	tous	
les	rois	que	l’histoire	humaine	a	connus	:	un	souverain	qui	s’engage	pour	la	justice,	en	particulier	
pour	les	pauvres,	un	souverain	qui	réalise	la	paix	entre	les	peuples.		
La	forme	que	le	poète	donne	à	ce	rêve	est	celle	d’une	prière	de	David	pour	un	Salomon	vraiment	
homme	de	paix.	Et	c’est,	en	même	temps,	le	portrait	d’un	roi	à	venir,	le	messie	de	Dieu.		
De	ce	psaume,	ce	matin	nous	lirons	quatre	strophes.	
*	La	première	(vv.	1-2)	est	une	invocation	adressée	à	Dieu	pour	qu’il	donne	au	roi,	à	un	«	fils	de	
roi	»,	le	don	de	la	«	justice	».	Grâce	à	ce	don,	le	roi	«	jugera	ton	peuple	avec	justice	et	tes	pauvres	
selon	le	droit	».	Et	déjà	à	travers	ces	mots,	on	comprend	que	le	roi	en	question	est	seulement	un	
‘instrument’	du	vrai	roi,	le	Seigneur	lui-même[6],	le	Seigneur	qui	prend	soin	de	son	peuple	et	de	ses	
pauvres,	les	pauvres	qui	lui	appartiennent.	
*	La	deuxième	strophe	(vv.	7-8)	dessine	la	dimension	universelle	de	cette	royauté	:	la	terre	entière	
doit	être	un	espace	où	 tous,	de	génération	en	génération,	«	tant	que	 la	 lune	brillera	»,	puissent	
vivre	la	justice	et	l’abondance	de	la	paix.	
*	La	 troisième	 strophe	 (vv.	10-11)	 souhaite	 la	 rencontre	entre	 Israël	 et	 les	peuples.	 Ici,	 le	poète	
mentionne	d’abord	«	Tarsis	».	Ce	mot	évoque,	dans	la	Bible,	le	point	le	plus	à	l’ouest	de	l’occident,	
la	«	Tartessos	»	dans	le	détroit	de	Gibraltar	en	Espagne,	ou	la	ville	de	Pula,	tout	près	de	Cagliari	
(en	 Sardaigne),	 là	 où	 arrivaient	 de	 grands	 navires	 appelés	 «	navires	 de	 Tarsis	».	 Le	 psaume	
mentionne	 aussi	 les	 villes	 de	 Saba	 et	 de	 Séba,	 deux	 localités	 dans	 la	 partie	 méridionale	 de	
l’Arabie[7].			 Eh	bien	:	 que	 les	 peuples,	même	 les	 habitants	 de	 ces	 terres	 très	 éloignées,	 puissent	
reconnaître	ce	roi	de	justice,	lui	apporter	une	offrande,	se	mettre	à	son	service.	
*	La	quatrième	strophe	(vv.	12-13)	donne	la	motivation	:	les	rois	se	mettent	à	son	service,	«	car	il	
délivrera	l’indigent	»	et	il	sauvera	la	vie	de	celles	et	ceux	qui	sont	menacés	par	la	violence.	
Quant	à	nous,	en	pensant	à	ce	roi	que	le	Seigneur	nous	a	donné	à	Noël,	nous	voulons	revenir	sur	le	
vœu	exprimé	dans	le	verset	11.	Voici	donc	quel	sera	notre	refrain	à	la	fin	de	chaque	strophe	:	

Toutes	les	nations,	Seigneur,	
se	prosterneront	devant	toi.	

		
Psaume	72	(versets	1-2.		7-8.		10-11.		12-13)	
		
1	Ô	Dieu,	confie	tes	jugements	au	roi,	



ta	justice	à	ce	fils	de	roi.	
2	Il	jugera	ton	peuple	avec	justice	
et	tes	pauvres	selon	le	droit.	
Refr.	:														Toutes	les	nations,	Seigneur,	

se	prosterneront	devant	toi.	
		
7	Pendant	son	règne,	le	juste	fleurira,	
et	abondante	sera	la	paix,	tant	que	la	lune	brillera.	
8	Qu’il	gouverne	d’une	mer	à	l’autre,	
et	du	fleuve	jusqu’aux	extrémités	de	la	terre	!	
Refr.	:														Toutes	les	nations,	Seigneur,	

se	prosterneront	devant	toi.	
		
10	Les	rois	de	Tarsis	et	des	îles	lointaines	lui	apporteront	des	cadeaux,	
les	rois	de	Saba	et	de	Séba	lui	offriront	des	dons.	
11	Tous	les	rois	se	prosterneront	devant	lui,	
et	tous	les	peuples	le	serviront.	
Refr.	:														Toutes	les	nations,	Seigneur,	

se	prosterneront	devant	toi.	
		
12	Car	il	délivrera	l’indigent	qui	crie	au	secours	
et	le	pauvre	qui	n’a	point	d’aide.	
13	Il	aura	pitié	du	faible	et	de	l’indigent,	
et	des	indigents	il	sauvera	la	vie.	
Refr.	:														Toutes	les	nations,	Seigneur,	

se	prosterneront	devant	toi.	
		
		
Deuxième	lecture	
		
Nous	 allons	 écouter	 une	 page	 de	 la	 lettre	 adressée	 à	 la	 communauté	 d’Éphèse,	 une	 ville	 de	
l’actuelle	Turquie	sud-occidentale.		
L’auteur,	 probablement	 un	 disciple	 de	 Paul,	 nous	 présente	 un	 portrait	 de	 Paul	:	 une	 personne	
totalement	 au	 service	 du	 Christ	 -	 littéralement	 «	le	 prisonnier	 du	 Christ	»	 (3,1)	 -	 pour	 porter	 le	
message	du	Christ	à	ceux	qui	ne	sont	pas	juifs,	les	habitants	de	la	ville	d’Éphèse	et	d’autres	villes	
de	l’Orient.	
Ce	message	a	déjà	été	évoqué	dans	la	première	partie	de	la	lettre.	Mais	l’auteur	le	résume	dans	la	
page	que	nous	allons	écouter	dans	un	instant.	Le	point	de	départ	c’est	«	to	mystêrion	»[8]	c’est-à-
dire	«	le	projet	caché	»	de	Dieu.	Dieu	«	ne	l’avait	pas	fait	connaître	aux	humains	des	générations	
passées	»	(v.	5)	mais,	à	travers	son	Esprit,	il	l’a	«	fait	connaître	»	(v.	3)	à	Paul,	aux	apôtres	et	aux	
prophètes	(v.	5).	
Ce	projet	est	lié	au	Christ.	Et	ceux	qui	sont	unis	au	Christ,	même	s’ils	ne	sont	pas	juifs,	«	reçoivent	
en	partage	les	mêmes	biens	que	les	Juifs.	Ils	font	partie	du	même	corps,	ils	participent	à	la	même	
promesse	»	 (v.	 6).	 C’est	 désormais	 l’Église	 universelle,	 composée	 de	 Juifs	 et	 de	 non-juifs,	 qui	
constitue	«	le	mystère	»,	«	le	projet	caché	»	de	Dieu[9].	Et	ce	projet,	comme	l’Évangile	de	ce	matin	
nous	montrera,	va	commencer	avec	la	rencontre	des	mages	avec	Marie	et	Joseph,	autour	de	Jésus.	
		
De	la	lettre	aux	Éphésiens	(3,2-3a.	5-6)	
		
Frères,	2	vous	avez	sans	doute	entendu	parler	du	service	que	Dieu,	dans	la	gratuité	de	son	amour,	
m’a	chargé	d’accomplir	pour	vous.	3a	Par	révélation,	Dieu	m’a	fait	connaître	le	projet	caché.	



5	Ce	projet	caché,	Dieu	ne	 l’avait	pas	fait	 connaître	aux	humains	des	générations	passées.	Mais	
aujourd’hui,	 il	vient	de	 le	révéler,	par	 l’Esprit,	à	ses	apôtres	saints	et	à	ses	prophètes.	6	Voici	ce	
projet	:	en	étant	unis	au	Christ	Jésus	par	la	Bonne	Nouvelle,	ceux	qui	ne	sont	pas	juifs	reçoivent	
en	partage	les	mêmes	biens	que	les	Juifs.	Ils	font	partie	du	même	corps,	ils	participent	à	la	même	
promesse.	
		
Parole	du	Seigneur.	
		
		
Alléluia.	Alléluia.	
Nous	avons	vu	son	étoile	à	l’orient,	
et	nous	sommes	venus	adorer	le	Seigneur.	(cf.	Mt	2,2)	
Alléluia.		
		
		
Évangile		
		
Vers	 les	 années	 80	 du	 premier	 siècle,	 Matthieu	 compose	 son	 Évangile	 pour	 une	 communauté	
mixte,	 c’est-à-dire	 une	 communauté	 formée	 de	 chrétiens	 d’origine	 juive	 et	 d’autres	 d’origine	
païenne.	 Et	 à	 sa	 communauté,	Matthieu	 veut	montrer	 que	 Jésus	 répond	aux	 exigences	 les	 plus	
profondes	 de	 chaque	 personne,	 et	 cela	 indépendamment	 du	 contexte	 culturel	 et	 religieux	 dans	
lequel	une	personne	se	trouve.	C’est	ainsi	que,	dans	la	page	de	ce	matin,	Matthieu	nous	parle	des	
«	mages	»	(v.	1)	qui	partent	de	l’Orient	pour	venir	en	Palestine	voir	Jésus	et	se	«	prosterner	devant	
lui	»	(v.	2).	
A	guider	les	mages	est	d’abord	l’étoile,	l’étoile	qui	représente	les	signes	des	temps,	les	occasions	
de	l’histoire	et	aussi,	plus	banalement,	les	hasards	de	la	vie.	Mais,	avec	l’étoile,	Matthieu	souligne	
aussi	 l’importance	 de	 l’Écriture.	 Et,	 dans	 notre	 récit,	 l’Écriture	 permet	 aux	mages	 de	 trouver	 le	
Messie	véritable,	descendant	de	David,	né	dans	la	cité	même	du	grand	roi[10].	
A	sa	communauté,	Matthieu	présente	-	comme	exemple	de	vrais	croyants	-	 les	personnes	 issues	
du	milieu	païen.	Quant	aux	Juifs,	Matthieu	les	met	en	garde	:	ils	peuvent	faire	comme	«	les	grands	
prêtres	et	les	scribes	du	peuple	»	(v.	4).	Ils	lisent	l’Écriture,	ils	savent,	mais	ils	ne	font	même	pas	un	
pas	pour	chercher	Jésus	et	se	prosterner	devant	lui.	
Voilà	les	deux	modèles,	un	très	bon,	l’autre	très	négatif.	Pour	les	membres	de	la	communauté	de	
Matthieu,	 comme	 pour	 chacune	 et	 chacun	 de	 nous	 aujourd’hui,	 un	 choix	 est	 nécessaire	:	 agir	
comme	les	mages	ou	comme	les	grands	prêtres	et	les	scribes	?	
		
De	l’Évangile	de	Matthieu	(2,1-12)	
		
1	Quand	Jésus	fut	engendré	à	Bethléem	de	Judée,	aux	jours	du	roi	Hérode,	voici	:	des	mages,	des	
savants	venus	d’Orient,	arrivent	à	Jérusalem	2	en	demandant	:	«	Où	est	le	roi	des	Juifs	qui	vient	
d’être	 engendré	 ?	 En	 effet,	 nous	 avons	 vu	 son	 étoile	 en	 Orient	 et	 nous	 sommes	 venus	 nous	
prosterner	 devant	 lui	 ».	 3	 En	 entendant	 cela,	 le	 roi	 Hérode	 est	 troublé,	 et	 toute	 la	 ville	 de	
Jérusalem	 avec	 lui.	 4	 Le	 roi	 réunit	 tous	 les	 grands	 prêtres	 et	 les	 scribes	 du	 peuple	 pour	 les	
interroger	:	«	Où	le	Messie	doit-il	naître	?	».	5	Ils	lui	disent	:	«	A	Bethléem	de	Judée,	comme	il	a	
été	 écrit	 -	 écriture	 définitive	 -	 par	 le	 prophète	:	 6	 Et	 toi,	 Bethléem,	 terre	 de	 Juda,	 tu	 n’es	
certainement	 pas	 la	 moins	 importante	 des	 localités	 de	 Juda	 ;	 car	 c’est	 de	 toi	 que	 viendra	 un	
berger	qui	conduira	mon	peuple	Israël	»	(Michée	5,1.3	et	2	Samuel	5,2).	7	Alors	Hérode	appelle	en	
secret	 les	 mages	 et	 se	 fait	 préciser	 par	 eux	 le	 moment	 où	 l’étoile	 est	 apparue.	 8	 Puis	 en	 les	
envoyant	à	Bethléem,	il	leur	dit	:	«	Partez,	et	prenez	des	informations	précises	sur	le	petit	enfant	;	
quand	vous	l’aurez	trouvé,	faites-le-moi	savoir,	afin	que	j’aille	moi	aussi	me	prosterner	devant	lui	
».	



9	Après	avoir	entendu	le	roi,	 ils	partent.	Et	voici	 :	 l’étoile,	qu’ils	avaient	vue	en	Orient,	 les	guide	
jusqu’au	moment	où,	arrivée	au-dessus	du	lieu	où	était	le	petit	enfant,	elle	s’arrête.	10	A	la	vue	de	
l’étoile,	 ils	 éprouvent,	 intensément,	 une	 grande	 joie.	 11	 Et	 entrant	 dans	 la	maison,	 ils	 voient	 le	
petit	enfant,	avec	Marie,	sa	mère.	Et	tombant	à	genoux,	ils	se	prosternent	devant	lui	et,	ouvrant	
leurs	trésors,	ils	lui	offrent	des	dons	:	de	l’or,	de	l’encens	et	de	la	myrrhe.	12	Et,	divinement	avertis	
en	songe	de	ne	pas	retourner	vers	Hérode,	ils	rentrent	chez	eux	par	un	autre	chemin.	
		
Acclamons	la	Parole	de	Dieu.	
		
		
Prière	d’ouverture		
		
Je	veux	rendre	grâces	au	Dieu	caché,	à	l’inconnaissable,		
je	veux	créer	des	chants	pour	son	nom.		
Je	veux	le	remercier	pour	toute	la	hauteur	du	ciel	
et	pour	toute	l’ampleur	de	la	terre.		
Je	veux	raconter	sa	puissance	à	celui	qui	va	vers	le	nord		
et	à	celui	qui	va	vers	le	sud.		
Qu’on	parle	de	lui	aux	générations,		
aux	générations	qui	n’existent	pas	encore.		
Tu	es	le	Dieu	caché,	l’inconnaissable,		
le	Seigneur	du	silence,		
toi	qui	viens	à	la	voix	du	pauvre.		
Je	t’invoque	dans	ma	misère	et	tu	viens	me	libérer.		
Tu	permets	au	malheureux	de	respirer,		
tu	me	libères	lorsque	je	suis	prisonnier,		
tu	es	miséricordieux	quand	on	t’invoque,		
tu	es	celui	qui	viens	au	secours,	tu	viens	de	loin.[11]	
[Prière	de	Nebrè,	peintre	de	l’ancienne	Égypte]	
		
Prière	des	fidèles		
		
		
*	Le	message	du	livre	d’Isaïe	nous	encourage.	Il	nous	parle	d’une	lumière	:	elle	peut	nous	relever	
de	nos	angoisses	comme	elle	invite	une	femme	seule	à	se	relever	en	voyant	ses	enfants	revenir	
chez	elle.	A	toi,	notre	Dieu,	un	grand	merci	pour	ce	message,	et	une	prière	:	aide-nous	à	ouvrir	
nos	yeux	et	à	nous	laisser	guider	par	ta	lumière,	par	ta	parole.	
*	Le	psaume	nous	parle	de	 ton	projet	:	un	 roi	bien	différent	des	autres,	un	 roi	de	 justice	et	de	
paix.	Et	ce	roi	ne	peut	être	que	ton	Fils,	un	homme	engagé	pour	les	pauvres	et	pour	les	victimes	
de	l’injustice.	Donne-nous	la	force,	Seigneur,	de	suivre	ce	roi	et	de	nous	engager,	un	peu	comme	
lui,	pour	les	personnes	qui	vivent	marginalisées	ici	chez	nous.	
*	La	lettre	aux	Éphésiens	évoque,	en	peu	de	mots,	un	message	extraordinaire	:	un	projet,	le	projet	
de	Dieu,	qui	fait	tomber	toutes	les	barrières.	En	s’ouvrant	à	l’Évangile,	«	ceux	qui	ne	sont	pas	juifs	
…	font	partie	du	même	corps,	ils	participent	à	la	même	promesse	».	Que	toutes	les	barrières,	les	
barrières	religieuses	autant	que	les	barrières	ethniques	et	sociales,	puissent	tomber.	
*	Dans	le	récit	des	mages,	Matthieu	nous	montre	que	des	personnes	apparemment	très	éloignées	
de	la	foi	peuvent	être	de	vrais	croyants,	des	croyants	qui	savent	se	mettre	en	route	et	découvrir	
Jésus.	A	nous	aussi,	Seigneur,	donne	le	courage	de	nous	mettre	en	route,	chacune	et	chacun	à	sa	
façon,	pour	te	découvrir,	pour	te	rencontrer.	
		



 
 

 
[1] Cf. P.-E. Bonnard, Le second Isaïe, son disciple et leurs éditeurs. Isaïe 40-66, Gabalda, Paris, 1972, p. 401s. 
[2] Le premier impératif, « qoum » en hébreu, est utilisé en Isaïe 26,19 avec le sens de « ressusciter ». Dans le Nouveau 
Testament, ce même verbe, toujours à l’impératif, retentit dans la bouche de Jésus lorsqu’il s’adresse à la fille de douze 
ans, morte. Jésus lui dit : « talita qoum » qui signifie « jeune fille, réveille-toi /mets-toi debout » (Mc 5,41). Cf. S. 
Amsler, qûm, sorgere, dans E. Jenni – C. Westermann, Dizionario teologico dell’Antico Testamento. Volume II, 
Marietti, Torino, 1982,  col. 572ss et, en particulier, col. 577. 
[3] Cf. A. Mello, Isaia. Introduzione, traduzione e commento, San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano), 2012, p. 404. 
[4] Pour cette traduction du verbe « bashar » « évangéliser », cf. P.-E. Bonnard, Le second Isaïe, son disciple et leurs 
éditeurs. Isaïe 40-66, Gabalda, Paris, 1972, p. 397 et 406. Cf. aussi L. Alonso Schökel (director), Diccionario bíblico 
hebreo-español, Editorial Trotta, Madrid, 1994, p. 139 sous la voix « bashar». 
[5] Cf. E. Zenger, Psalm 72, dans F.-L. Hossfeld – E. Zenger, Psalmen 51-100, Herder, Freiburg - Basel - Wien, 2007, p. 
312ss. 
[6] Ainsi E. Zenger, I Salmi. Preghiera e poesia, vol. 3. Il tuo volto io cerco, Paideia, Brescia, 2016, p. 135s. 
[7] Pour ces localités, cf. G. Ravasi, Il libro dei Salmi. Commento e attualizzazione. Vol. II (Salmi 51-100), EDB, 
Bologna, 2015, p. 482. 
[8] Pour ce mot, cf. C. Reynier, L’épître aux Éphésiens, Cerf, Paris, 2004, p. 105. 
[9] A. Dettwiler, Épître aux Éphésiens, dans Le Nouveau Testament commenté, sous la direction de C. Focant et D. 
Marguerat, Bayard - Labor et fides, Paris - Genève, 2012, p. 857.  
[10] Cf. A. Paul, La Bible. Repères pratiques, Nathan, Paris, 2012, p. 130. 
[11] A. Zarri, Il pozzo di Giacobbe. Raccolte di preghiere da tutte le fedi, Gribaudi, Torino, 1992, p. 114s. 
	


